





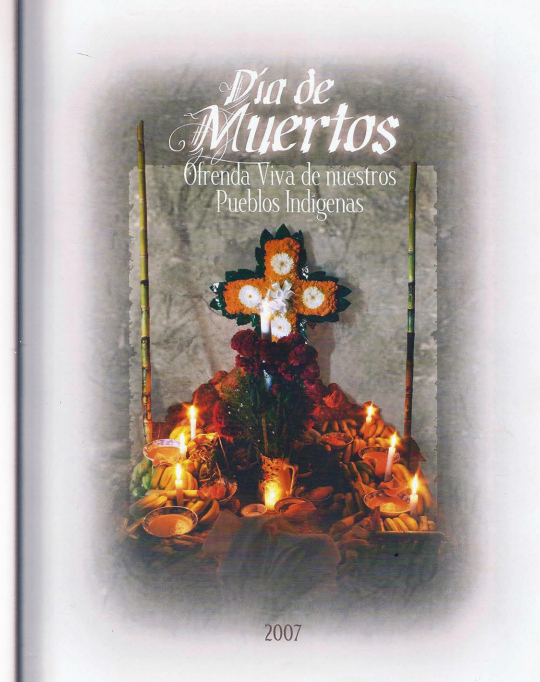


Editor

#### ERNESTO NEMER ÁLVAREZ

Secretario de Desarrollo Social







ENRIQUE PEÑA NIETO Gobernador Constitucional



#### CONSEJO EDITORIAL

Humberto Benítez Treviño, María Guadalupe Monter Flores, Luis Videgaray Caso, Agustín Gasca Pliego, David López Gutiérrez

COMITÉ TÉCNICO Alonso Sánchez Arteche, José Martínez Pichardo, Augusto Isla Estrada

> SECRETARIO TÉCNICO José Alejandro Vargas Castro

© Secretaría de Desarrollo Social Día de Muertos, Ofrenda Viva de nuestros Pueblos Indígenas Primera Edición: 2007

D.R. © GOBIERNO DEL ESTADO DE MÉXICO Palacio de Gobierno, Lerdo poniente, Nº 300, Col. Centro, Toluca de Lerdo, Estado de México, C.P. 50000 www.edomexico.gob.mx/consejoeditorial consejoeditorial@edomex.gob.mx

D.R. © Consejo Estatal para el Desarrollo Integral de los Pueblos Indígenas del Estado de México.

ISBN: 968-484-666-5 (Colección) ISBN: 978-970-826-025-1 Autorización del Consejo Editorial de la Administración Pública Estatal No. CE: 215/1/03/07

#### Diseñado e impreso en México

Queda prohibida la reproducción total o parcial de esta obra incluyendo las características técnicas, diseño de interiores y portada por cualquier medio o procedimiento, comprendidos la reprografía, el tratamiento informático y la grabación, sin la previa autorización del Gobierno del Estado de México. Si usted desea hacer una reproducción parcial de esta obra, sin fines de lucro, favor de contactar al Consejo Editorial de la Administración Pública Estatal.

#### BIBLIOTECA MEXIQUENSE DEL BICENTENARIO

DÍA DE MUERTOS Ofrenda Viva de nuestros Pueblos Indígenas

COLECCIÓN MAYOR
Estado de México: Patrimonio de un Pueblo

2007



#### PRESENTACIÓN

Me complace presentar la obra editorial "Día de Muertos, Ofrenda Viva de nuestros Pueblos Indígenas", la cual nos muestra la asombrosa concepción de la muerte que tienen los pueblos originarios del territorio mexiquense, parte fundamental de nuestra identidad, a través de una de las tradiciones más profundas, bellas y antiguas.

Nuestros antepasados indígenas nos enseñaron que los seres queridos nunca nos abandonan del todo, quedamos unidos a ellos por el amor que nos profesaron, el cual trasciende esta vida. Mejor aún, de acuerdo con sus ereencias, en su día, los difuntos regresan al lugar de los vivos, a convivir nuevamente con los seres que amaron.

Tal ocasión es motivo de fiesta y es un ritual que reúne a la familia para esperar a sus difuntos y brindarles aquello que les complacía en vida, por medio de ofrendas que son auténticos altares llenos de misticismo y, sobre todo, llenos de amor. Por fortuna, es una tradición que permanece viva y profundamente arraigada en nuestros cinco pueblos indígenas, de los cuales seguimos aprendiendo.

La tradición de Día de Muertos en el Estado de México es un orgullo y un tesoro de los mexiquenses.

Enrique Peña Nieto Gobernador Constitucional del Estado de México

## Mas alla de lo intangible.

Más allá de lo que algunos consideran como folclor, la festividad del Día de Muertos entre nuestros pueblos indígenas nos introduce a un mundo poco explorado por quienes nos regimos por las reglas de la razón y nos cerramos a la gran posibilidad de ir más allá de los límites de nuestra percepción.

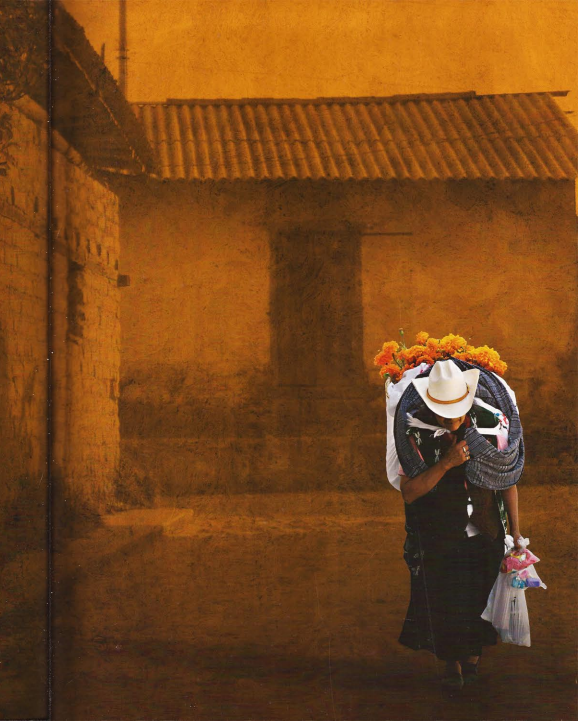
Una anciana indígena caminando fatigosamente, con sus cirios y flores a cuestas, está lejos de ser una imagen pintoresca, porque no son cirios ni flores lo que carga; esa aguerrida anciana lleva a cuestas el respeto y amor a sus difuntos, tal como lo dicta la tradición milenaria de nuestros antepasados; una tradición en la que vivos y muertos se dan cita para refrendar su afecto, recibir mutuamente su apoyo y reforzar su lazo eterno.

Porque podemos ver en ello la inquebrantable gratitud hacia aquellos que partieron, hemos querido intitular esta magnífica obra editorial Día de Muertos... Ofrenda Viva de Nuestros Pueblos Indígenas, porque son ellos quienes, a lo largo de los siglos, han mantenido abierta la puerta de la percepción para que entendamos que nuestro paso por esta vida nunca será inútil, que podemos marchitarnos y volvernos polvo, pero nuestro ejemplo y nuestra esencia permanecerá más allá de la muerte, si con nuestras acciones logramos trenzar, con quienes nos sobreviven, un lazo indisoluble.

Es ésta una ofrenda viva y riea que año con año nos obsequian los admirables pueblos indígenas de nuestro Estado, a quienes reiteramos nuestro respeto. Su cosmovisión nutre nuestra propia concepción, y nos permite mirar hacia un horizonte incluyente, tolerante y moderno para el Estado de México.

La conmemoración del Bicentenario de la Independencia Nacional que impulsa el Gobierno del Estado de México, a través de esta colección bibliográfica, tiene la intención de propiciar la reflexión acerca de lo que somos como sociedad, para comprender mejor el futuro que deseamos construir.

> Ernesto Nemer Álvarez, Secretario de Desarrollo Social





## "Fomos Mortales

todos habremos de irmos

todos habremos de morir en la tierra...

Como una pintura

nos iremos borrando,

Como una flor

nos iremos marchitando

aquí sobre la tierra.

Meditenlo, señores aquila y tigre,

aunque fueran de oro,

también alla iran

al lugar de los descansos,

Tendremos que despertar,

nadie habra de quedar"

Nevahualcoyotl

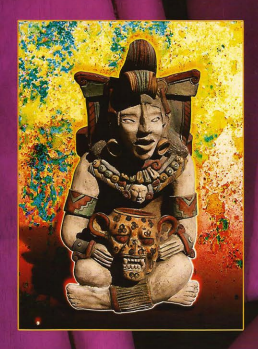
Chichimecatecuhtli Gran Señor de la Nación Chichimeca, forjador de la Triple Alianza y el más notable hombre de conocimiento del Anáhuac en su tiempo.



#### Muerte – Vida, un ciclo eterno (Cosmovisión Nahua)

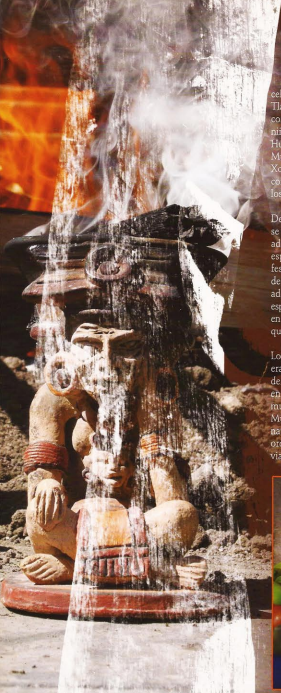
El pueblo nahua concebía a la muerte como parte inseparable de la naturaleza dual del universo prehispánico: vida – muerte. "Para los antiguos mexicanos [...] la muerte no era el fin natural de la vida, sino fase de un ciclo infinito. Vida, muerte y resurrección eran estadios de un proceso cósmico, que se repetía insaciable". Esta dualidad se confirma con numerosos vestigios arqueológicos con rostros mitad calavera y mitad humana.

De acuerdo con los antiguos nahuas, Quetzalcóatl bajó al Mictlán, Lugar de los muertos, para pedir a Mictlantecuhtli, dios de la muerte, los huesos preciosos para crear a los hombres; Mictlantecuhtli le dijo que si podía hacer tocar su caracol podría llevárselos, pero el caracol no tenía agujeros de mano. Quetzalcóatl llamó a los gusanos que luego hicieron los hoyos; llamó también a las abejas grandes que se introdujeron y lo tocaron. Mictlantecuhtli escuchó el caracol y accedió a darle los huesos preciosos, pero mandó a sus emisarios a hacer un hoyo profundo por el que cayó y murió Quetzalcóatl. Los huesos preciosos se esparcieron y fueron roídos por las codornices, luego la lluvia los destruyó aún más. Al poco tiempo, resucitó Quetzalcóatl v lloró al ver los huesos preciosos destruidos; no obstante, llevó los huesos a Tamoanchan, el paraíso prehispánico. Allí los molió la vieja diosa Quilaztli, los echó en un recipiente de barro y sobre éste Quetzalcóatl se sangró el pene. Luego hicieron penitencia los dioses y así nacieron los vasallos de los dioses, el hombre y la mujer que poblaron la Tierra.



De esta manera, de la muerte surgió la vida y ambas se volvieron compañeras inseparables. Tal vez ningún pueblo, como el nahua, rindió tanto culto a la muerte. Sus festividades con las que honraban a sus muertos eran muy solemnes; se realizaban sacrificios, se cantaba, danzaba y se colocaban ofrendas a los dioses y a los difuntos en sus sepulturas o en los templos, los cuales se purificaban con humo de copal. Según Fray Diego Durán, los indígenas tenían dos fiestas principales en las que rendían culto a los muertos: la Miccailhuitontli o "Fiesta de los Muertecitos" que se

Octavio Paz, "Todos Santos, Día de Muertos" en El Laberinto de la Soledad, 2ª edición (1993).



celebraba en el noveno mes, Tlaxochimaco, (en fechas correspondientes a julio) en honor a los niños muertos y a Huitzilopochtli, y la Huey Miccaílhuitl, "Gran Fiesta de los Muertos", en el décimo mes, Xocotlhuetzin (en fechas que corresponden a agosto), a la memoria de los difuntos mayores.

De aquellas milenarias festividades, aún se conservan algunos rituales, como adelante veremos. Con la llegada de los españoles y su conquista espiritual, las festividades de los Muertos se trasladaron de julio y agosto al mes de noviembre y adquirió influencias de las festividades españolas, a su vez heredadas de los árabes, en un sincretismo lleno de color y misticismo que sobrevive hasta nuestros días.

Los lugares a donde viajaban los muertos eran diversos y su destino no dependía del comportamiento que hubieran tenido en la Tierra, sino de las causas de su muerte. Al Mictlán, Lugar de los Muertos, iban los que fallecían de muerte natural, por vejez o por enfermedades ordinarias. El difunto emprendía un largo viaje de cuatro años, a través de los

niveles del Inframundo, hasta llegar al noveno, el nivel del descanso eterno. El Tlalocan, donde residía el dios de la lluvia, era un lugar de regalo y regocijo en el que los árboles siempre estaban llenos de frutos, el cual estaba destinado para quienes morían por rayos, ahogados o por enfermedades graves. Al Tonatiuhichan, donde "el gozo no tenía fin y las flores nunca se marchitaban"2, iban los guerreros que morían peleando o sacrificados y los mercaderes que morían en sus recorridos. El Cihuatlampa o Cincalco, paraíso del oeste, estaba destinado a las mujeres muertas en el parto<sup>3</sup>, a quienes se conocía como cihuateteo, "diosas". Por último, existía el Tamoanchan, Lugar de nuestro Origen, donde iban los difuntos niños, pues allí se encontraba el Chichihuacauhco, el árbol nodriza que amamantaba a los niños con la leche que manaba de sus hojas.

Desde estos lugares sagrados volvía el nahual<sup>4</sup> de los difuntos, en su día, a visitar a sus seres queridos, quienes les ofrendaban aquello que disfrutaron en vida y lo que les ayudara en su viaje a la madre Tierra y de regreso a su recinto de descanso, año con año, tal como hoy sucede.

Ofrendas: Tradición que perdura

"Los que descansan en paz, aquellos que han trascendido, los que dejaron sus frutos, su corazón, su cariño...

Ellos nos quieren hablar, si nos ponemos atentos y dejamos que su amor nos guíe en todo momento.

Para tener un encuentro y poderlos saludar, más fácil es en un sueño, un rayo de luz, un verso...

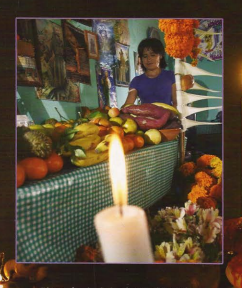
Los que descansan en paz nos vienen a visitar, y nos dejan un consuelo para que vivamos plenos.

¡Créelo nada más! Un suspiro y ya verás. Sólo déjate llevar. Ellos que nos aman tanto, nos lo demuestran a ratos: en una canción, un llanto; en una cruz, en un santo... ¡Percíbelo nada más!"<sup>5</sup>

Alfredo Chavero, en México a través de los siglos (1939)

Dice el maestro Miguel León-Portilla: "Equiparándolas a los guerreros que aprisionan a un hombre en combate, asignaban igual destino a las mujeres que morían de parto con un prisionero en su vientre" (1979).

Equivalente al alma, en la concepción católica.
 Verso anónimo, encontrado en una esquela, que nos permite entender mejor el sentido de la ofrenda.



El significado de la ofrenda de Día de Muertos, sigue siendo profundo, lleno de respeto y de fe, los altares domésticos son dedicados principalmente a los familiares o amigos, a los santos patronos por el fin del ciclo agrícola, por las cosechas y por la vida que se renueva; es un espacio donde se espera con devoción el regreso de los que se han adelantado en el camino y que después de un año vienen a visitar sus hogares; es un altar para los niños y adultos difuntos, donde se colocan los alimentos y bebidas que consumían en vida.

La muerte es representada, interpretada y vivida de modo distinto a través de las diversas etapas históricas. Estudios arqueológicos demuestran que sitios tan antiguos como Tlapacoya, Tlatilco y Cuicuilco, presentan evidencia de ritos mortuorios.

Para finales del preclásico medio se identifica un desarrollo en la práctica funeraria mediante la existencia de



lugares especiales para los enterramientos, mayor riqueza en las ofrendas, integradas por vasijas, ornamentos, objetos personales, comida, bebidas y, en ocasiones, pequeños juguetes, que los difuntos utilizaban en vida y que les servirían para su viaje eterno al inframundo donde habitaban los dioses de la muerte.

Lejos de los reinos habitados por los dioses, se eligió un lugar para venerar a la muerte como paso de la vida terrenal a la eterna; éste nació en una isla de Chalco con el nombre de Mixquic, que significa "En el mezquital". Es posible que en el templo, donde los antiguos edificaron su gran tzompantli como ofrenda a sus dioses, se llevaran a cabo sacrificios o penitencia corporal, utilizando las espinas del mezquite.

En la etapa posterior a la conquista, los indígenas dejaron de realizar sus ofrendas a la muerte en las fechas equivalentes a julio y agosto, trasladándolas a las celebraciones cristianas de noviembre, disimulando sus rituales tradicionales.

Con el tiempo, la celebración del Día de Muertos se volvió una mezcla de dos tradiciones culturales diferentes, pero ciertamente coincidentes; conserva el misticismo indígena de la Fiesta de los Muertos y la Gran Fiesta de los Muertos, y las celebraciones españolas de Todos los Santos y los Fieles Difuntos. La fiesta incluye prácticas y rituales como la recepción y despedida de las ánimas, la colocación de las ofrendas o altares, el arreglo de las tumbas, la velación en los cementerios y la celebración de los oficios religiosos.

Para nuestros pueblos indígenas en el Día de Muertos también se celebra la renovación de la vida.



#### EL AGUA:

El agua, fuente de vida y pureza del alma, es ofrecida a los familiares difuntos, para que satisfagan su sed, luego del largo camino recorrido desde el más allá, y se fortalezcan para su viaje de regreso.

#### EL FUEGO:

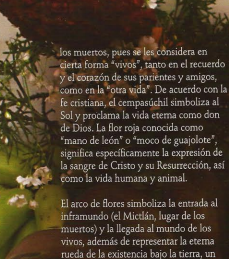
La flama de las velas, veladoras o ceras significa luz, esperanza y fe; las que se colocan en la ofrenda representan a las almas que son esperadas. En la antigüedad se usaban rajas de ocote, que además servían de guía para que las ánimas pudieran encontrar su camino durante el viaje, tanto de venida como de retorno, entre esta vida y lo desconocido. En la ofrenda también se colocan cuatro cirios en forma de cruz que representan los cuatro puntos cardinales. Algunos colocan siete velas para pedir la iluminación divina en contra de los pecados capitales.

De acuerdo con la tradición, la ofrenda de muertos debe contar con varios de los siguientes elementos:

#### SAL

Purifica el cuerpo de los difuntos, para que no se corrompa en el viaje que realizan año con año para convivir con sus familiares, de acuerdo con la tradición cristiana de la resurrección. Al mismo tiempo, es una invitación a las almas de nuestros difuntos a que prueben los alimentos que se les ofrece, para que la condimenten a su gusto.





## ciclo que no termina.

PETATE
Pensando en el largo recorrido que
realizan las ánimas para visitar a sus
familiares, éstos colocan un petate que
sirve para que descansen, así como para
colocar los alimentos ofrecidos.



#### PERRO (TECHICHI)

Un elemento más destinado al trance de los niños, es el perro techichi de pelo bermejo, que les ayuda a cruzar el caudaloso río Chicnahuapan, primer paso para llegar al Mictlán.

#### AGUA PARA REFRESCAR

El aguamanil, recipiente con agua, con jabón y toalla, es colocado con la finalidad de que se refresquen y laven después de su recorrido. El agua también es considerada como símbolo de la vida, del agua viva que nunca les hará padecer sed.

#### EL PAN Y LOS TAMALES

Antes de la llegada de los españoles, nuestros antepasados colocaban tamales en sus ofrendas, hoy se utiliza igualmente el pan de trigo. El sincretismo religioso incluye hoy muchos símbolos cristianos, baste recordar que en la misa católica el "pan de vida" tiene gran relevancia, porque simboliza la presencia de Cristo, quien murió para que tuviéramos vida. Para nuestros antepasados, quienes morían daban vida a los que quedaban.

## CRUZ DE CEMPOALXÓCHITL (CEMPASÚCHIL)

De acuerdo con la concepción católica, la cruz florida sobre el altar significa que todos los caminos, los cuatro puntos cardinales, los brazos de la cruz, llevan a Dios, el centro donde se cruzan los brazos. Nos habla también de la redención de Cristo.

#### CRUZ DE CENIZA

La cruz de ceniza se coloca para que el ánima expíe sus culpas pendientes.

#### LAS CAÑAS Y LOS GOLLETES

Desde la antigüedad se colocan cañas y golletes, estos últimos son panes de forma circular que simbolizan los cráneos de los enemigos vencidos e inmolados a los dioses, sostenidos por cañas que representan las varas de los tzompantlis, donde eran ensartados los cráneos. Generalmente, los golletes se adornan con azúcar teñida de rojo, que simboliza la sangre.

Considerado como ofrecimiento fraternal se encuentra el pan, que en diferentes formas es parte apreciada en el altar.

### LAS FRUTAS Y LA CALABAZA EN TACHA

La esencia de la fruta de temporada, como guayabas, mandarinas, tejocotes, naranjas, jícamas y camotes, es alimento para el espíritu y el alma de muertos y vivos; es por ello que la ofrenda se considera un tributo de manjares, olores y colores, donde comer es un ritual de convivencia entre vivos y muertos. La calabaza en "tacha", cocinada con miel de piloncillo o panela, antiguamente llamada también "tacha", es una deliciosa tradición prehispánica.

#### LOS PAPELES DE COLORES NEGRO, NARANJA Y MORADO

El negro hace referencia al Tlilán, lugar de la negrura y al Mictlán, lugar de los muertos. El morado y el naranja significan luto; el primero en la religión católica y el segundo entre los nahuas.

#### EMILLAS

Representan también a la tierra; recuerdan las gracias y dones que Dios otorga al hombre. Son señal de esperanza en el futuro, pues crecen y florecen como debe ocurrir con el espíritu humano.

#### EL MOLE

Generalmente preparado con pollo, guajolote o came de cerdo, servido con arroz, frijoles y tortillas, el prehispánico mole, enriquecido con ingredientes traídos de Europa, no puede faltar en la ofrenda, pues además de ser el platillo clásico de la fiesta mexicana, para prepararlo se requiere dedicación, cuidado y cariño, cualidades que deben ofrecerse a los muertos.

#### FI CHOCOLATI

Bebida originalmente exclusiva para el consumo de la nobleza indígena, el chocolatl (del maya "chokol", amargo, y del náhuatl "atl", agua, es decir, "agua amarga") se preparaba con cacao y agua, antes de la llegada de los españoles. El delicioso chocolate se acompaña, generalmente, con pan de fiesta elaborado con pulque o huevo.

#### EL BARRO

Nuestros antepasados indígenas usaban ollas de barro, como símbolo de la tierra, para depositar en ellas los tamales y la comida.

#### IMÁGENES DE SANTOS Y CRUCES Para que los acompañen y guíen en el buen camino de regreso. Representan la especial protección divina que deseamos para ellos en la otra vida. Los retratos de los seres queridos y las imágenes religiosas manifiestan la comunión con

Para los católicos, un santo es la persona que vive intensamente el amor a Dios y a sus hermanos, son modelos de vida y hermanos mayores que interceden ante Dios por nosotros y a los que se recuerda precisamente en la solemnidad de Todos los Santos, el 1 de noviembre y la conmemoración de los Fieles Difuntos, el día 2.

#### CALAVERAS DE AZÚCAR

los santos.

Nuestros antepasados prehispánicos utilizaban cráneos humanos para recordar a los difuntos. Hoy, para no olvidar que somos mortales, colocamos calaveras de azúcar con los nombres de quienes se nos adelantaron.

#### ALIMENTOS, BEBIDAS Y CIGARROS

Los alimentos preferidos de nuestros difuntos deben servirse calientes, para que los puedan oler y "tomar" su esencia, debido a que su presencia es "en espíritu". Las botellas de licor deben destaparse con la misma finalidad. Los alimentos y bebidas son símbolo de comunión; invitamos a nuestros muertos a comer, como lo haríamos con cualquier amigo o familiar en vida.

#### **OBJETOS PERSONALES**

Se colocan algunos objetos personales de los difuntos. En el caso de las mujeres difuntas, antes se acostumbraba poner sus metates o molcajetes y sus rebozos. Para los hombres, machetes, sarapes o morrales, como recuerdos de su paso por este mundo. Tratándose de niños, sus juguetes favoritos, así como dulces y un tarro de atole.





FOTOGRAFÍAS DE LOS DIFUNTOS Se colocan fotografías de los difuntos a los que está dedicada la ofrenda, como un homenaje a su recuerdo. El altar u ofrenda es una manifestación de la aceptación filosófica de la muerte como parte integral del ciclo de la vida.

### CAMINO DE PÉTALOS DE CEMPASÚCHIL

Se debe preparar un camino de pétalos de cempasúchil, desde la entrada de la vivienda hasta la ofrenda, para guiar a los difuntos. Se recomienda colocar una ofrenda adicional a la de nuestros seres queridos, dedicada a aquellos que murieron en el anonimato, sin que nadie los recuerde o rece por ellos.

Por su importancia, la Festividad Indígena de Día de Muertos de México fue proclamada por la UNESCO (Organización de las Naciones Unidas para la Educación, la Ciencia y la Cultura), en 2003, como "Obra Maestra del Patrimonio Oral e Intangible de la Humanidad".

La religión católica instituyó en el año 835 d.C. la celebración de Todos los Santos el 1 de noviembre y la de los Fieles Difuntos al día siguiente. En nuestro país, el primero de estos días se convirtió en la fiesta de los muertos niños y de los adultos el día siguiente. En realidad no existe un modelo único ni alguna interpretación inequívoca del significado de la Ofrenda, la cual varía de acuerdo con la región o el grupo cultural, incluso entre cada familia.

En el Estado de México las ofrendas y los elementos que las componen varían entre nuestros cinco pueblos indígenas que han convivido por siglos, más aún con las que se colocan en las zonas urbanas.

Concretamente en Toluca, se utilizan las figuras de alfeñique que no son comunes en las ofrendas indígenas.

Las ofrendas o altares familiares han integrado a la herencia cultural prehispánica otros elementos que las complementan y que son resultado de los cambios culturales que viven las sociedades constantemente.

Aún con elementos diferentes, se puede afirmar que todas las ofrendas cumplen el mismo fin: reunimos y convivir con nuestros seres queridos difuntos, para rendirles un tributo de gratitud y amor, para hacerles saber que siguen vivos en nuestra memoria y en nuestro corazón, que son nuestros compañeros inseparables en nuestra vida sobre la Tierra.





# Ofrenda Matlatzinca

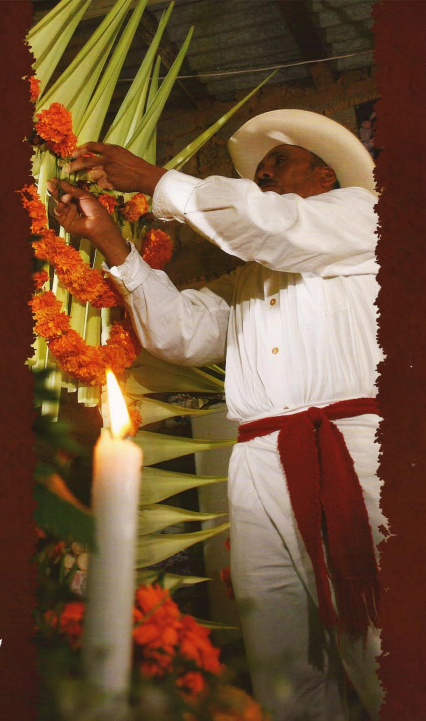


Esta cultura, en tiempos prehispánicos, se asentó en un amplio territorio que incluía los actuales municipios de Tenango del Valle, Malinalco, Tenancingo, Ocoyoacac, Tianguistenco, Xalatlaco, Tejupilco, Temascaltepec, Mexicaltzingo y Toluca. Hoy día, la población matlatzinca se concentra, principalmente, en la comunidad de San Francisco Oxtotilpan, municipio de Temascaltepec, Estado de México. Por fortuna, la comunidad matlatzinca conserva parte de sus tradiciones, costumbres, mitos y leyendas que enriquecen la pluralidad cultural del Estado de México.













Las fiestas dan comienzo con la elaboración del pan con formas zoomorfas, como burritos, toritos o mulitas, y antropomorfas, que recuerdan a las figurillas femeninas de la cultura tlatilca. Un día antes de la celebración las mujeres preparan los tamales de fríjol y de ceniza, la cual es tomada del fogón familiar. La lista de los platillos que se ofrendan es muy extensa y suculenta, baste señalar los huauzontles capeados en caldillo de jitomate, mole rojo con pollo o guajolote, mole verde, quelites asados, arroz rojo, caldo de res con chilacayote, frijoles de la olla, tortillas, dulce de camote, de calabaza y mucho más.

Los hombres adornan el altar con flores de cempasúchil y hortensias que se colocan en floreros sobre la mesa, en ese momento se encienden los sahumerios para purificar el altar y la entrada de la casa; hacia el frente se coloca un marco elaborado con cañas de maíz y de vara, éste es forrado con hojas de yambáni o corazón de palma. En el interior de este marco son colocadas las flores de cempasúchil que se ensartan en un cordón; dicho arco representa al sol y a la luna.

Las almas de los niños llegan el 1 de noviembre al mediodía; en su ofrenda se coloca leche, fruta, pan y agua. Para los matlatzincas, los niños muertos son considerados santos. Por la noche, adornan la iglesia de la comunidad con coronas y ramos de flores, además de encender ceras y veladoras para esperar a los difuntos adultos. De las puertas abiertas de sus casas salen largos caminos de pétalos de cempasúchil para conducirlos hasta la ofrenda y el aroma a copal inunda el aire que se respira en la comunidad.



Los matlatzincas colocan en el altar un arco de vara adornado con hojas de palma, "rosarios" de cempasúchil y papel de colores. En el piso se coloca un sahumerio con copal que es encendido con rajitas de ocote, llenando la habitación con su peculiar aroma y creando una atmósfera mística. En la ofrenda se colocan los platillos y las bebidas preferidas por los difuntos e incluso sus cigarritos. Algunos hablan a sus muertitos: "Pedro, este mole y este pulque son para ti".

Los difuntos regresan a su antiguo hogar para disfrutar de los manjares, tomando de ellos su esencia. Por esto, la persona que los come encuentra que han perdido sabor.









## El pueblo mazahua mantiene vivas muchas de sus expresiones culturales, destacando algunas que tienen sus raíces en la cosmovisión prehispánica, como la celebración del Día de Muertos: esta fiesta reúne a los familiares que viven en la comunidad y aquellos que por diferentes razones han emigrado a otras ciudades, pues todos saben que ese día se volverán a reunir con los seres queridos que se les adelantaron en el camino. Por la misma razón, la gran mayoría está dispuesta a participar con los gastos de la ofrenda y en el arreglo de las tumbas. Con anticipación a la llegada de sus fieles difuntos, los mazahuas compran, año con año, jarros, cazuelas, chiquihuites, ceras y veladoras con sus ahorros de todo un año. Asimismo, adquieren días antes lo necesario para preparar los alimentos que serán colocados en la ofrenda, además de frutas de temporada y flores.



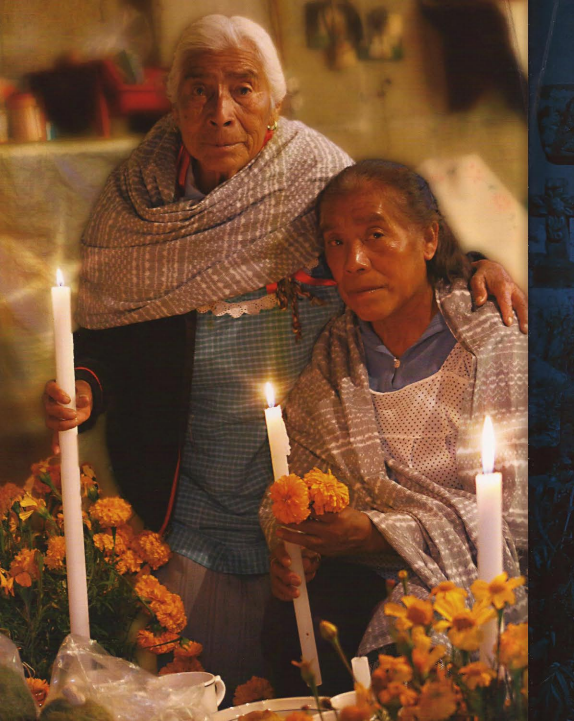




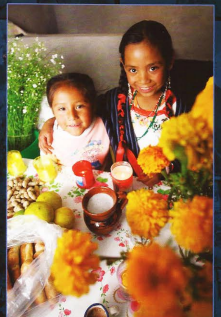








# Ofrenda Nahua



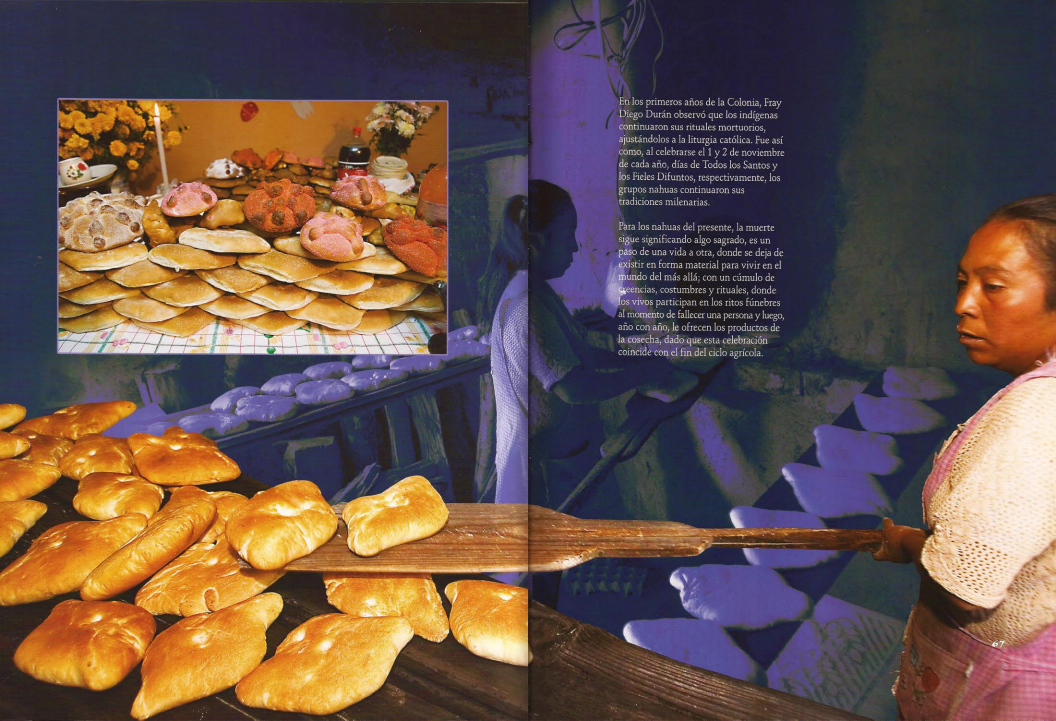
Los descendientes directos del pueblo nahua, especialmente los hablantes del náhuatl o mexicano, constituían en 2005 una población total de 45,972 habitantes; de ellos, sólo 2,367 se encontraban concentrados en municipios indígenas originarios.

En su mayoría se encuentran diseminados en municipios de la zona conurbada con la Ciudad de México y el oriente del Estado. Son los descendientes de quienes habitaron la gran Tenochtitlan y las riberas de los lagos que la circundaban. También hay población nahua en algunos municipios del Valle de Toluca y el Sur del Estado.

















### Ofrenda Otomi



Actualmente, las regiones otomíes del Estado de México abarcan los municipios de Aculco, Jilotepec, Chapa de Mota, Morelos, Timilpan, Acambay, Temascalcingo, Temoaya, Villa Cuauhtémoc, Xonacatlán, Lerma, Ocoyoacac, Toluca y Amanalco.

Los otomíes tienen una creencia muy arraigada respecto a la muerte: piensan que los difuntos antes de morir registran su existencia en su memoria, para que su espíritu pueda viajar de vuelta a su pueblo y a su hogar. Según la cosmovisión otomí, sus muertos van a un lugar distinto, pero desde el cual los pueden observar, proteger o perjudicar, si así lo desean; por eso piensan que los vivos tienen el deber de ofrendar a los muertos, así como de transmitir esta costumbre a sus hijos, pues si alguien no lo inciera se le podría castigar y ser juzgado cuando muera, por haber olvidado una de sus principales obligaciones y ser un malagradecido.

Otone

Para los otomíes, "muerto" y "ánima" son dos cosas distintas. Cuando alguien muere, después de las velaciones y el entierro, abandona su cuerpo para convertirse en animä. Suponen que las ánimas conservan sus apetitos terrenales y que si no les preparan sus platillos como a ellos les gustaban y si no les obsequian sus cosas que disfrutaban en vida, se molestarán con sus deudos y podrían hacerles la vida pesada. De igual manera, el muerto que es olvidado por sus familiares entristece y más tarde podría vengarse.

Las celebraciones otomíes del Día de Muertos, son una mezcla del ritual de la liturgia católica (misas y rezos) y la tradición (ofrendas, procesiones y visitas al panteón). La ofrenda otomí se distingue porque se coloca en el suelo, sobre un petate como símbolo de respeto y autoridad, sin adornos ni imágenes religiosas. El mundo otomí tiene estrecha relación con la naturaleza, pues la considera la madre de todas las creaciones, el agua dadora de la vida, el viento transmisor de la vida y el sol, como dador de calor o energía.





Las ofrendas se instalan desde el 30 de octubre por la tarde, en este día es cuando llegan los "abrojos", que son las almas de los niños que murieron sin ser bautizados o en el parto. A ellos se les ofrendan velas, ceras, flores, copal y leche. Se coloca una vela por cada niño difunto, al mismo tiempo, se dice el nombre del muertito y se reza un Padre Nuestro. Al día siguiente, el 31, a la misma hora, se despide a los niños del limbo con una salva de cohetes que, a la vez, dan la bienvenida a los "angelitos" o niños difuntos bautizados.

Constantemente se tocan las campanas de la iglesia, con el fin de orientar a las ánimas para que lleguen al pueblo. A estos muertitos se les ofrenda pan, leche, tamales, atole, chocolate, galletas, frutas, dulces, caldo de pollo, flores, velas, copal y agua bendita.

El 1 de noviembre se dedica a las ánimas de los adultos. A ellas se les ofrenda, además de sus platillos favoritos, café negro, gorditas de maíz, pulque, cigarros y una veladora por cada difunto recordado, y se agrega una más por todos aquellos que murieron mucho tiempo atrás y ya se olvidaron. También se acostumbra llevar algo que ofrendar a la casa de los compadres, padrinos o amigos fallecidos.





#### Leyenda Otomí del Día de Muertos<sup>9</sup>

(Fragmento)

Los vientos fríos cobijan las flores de muerto que emergen del vientre de la tierra; para alumbrar los caminos de nuestros difuntos que vendrán a compartir recuerdos, experiencias e historias; al paso de los días los espíritus de nuestros muertos se preparan para cobijar a nuestros pueblos. El viento juguetea con las hojas secas de los maizales, los atardeceres rebosantes de alegría infunden de dulzura nuestras almas, todo habitante de esta Madre

Tierra suspira por una luna más que se aleja; el ambiente se impregna de incienso, viento y aves que cantan de alegría por la llegada de las mariposas blancas que anuncian la venida de nuestros difuntos que están allá tras de la luna y que se preparan para la gran fiesta, nuestros abuelos y abuelas jubilosos

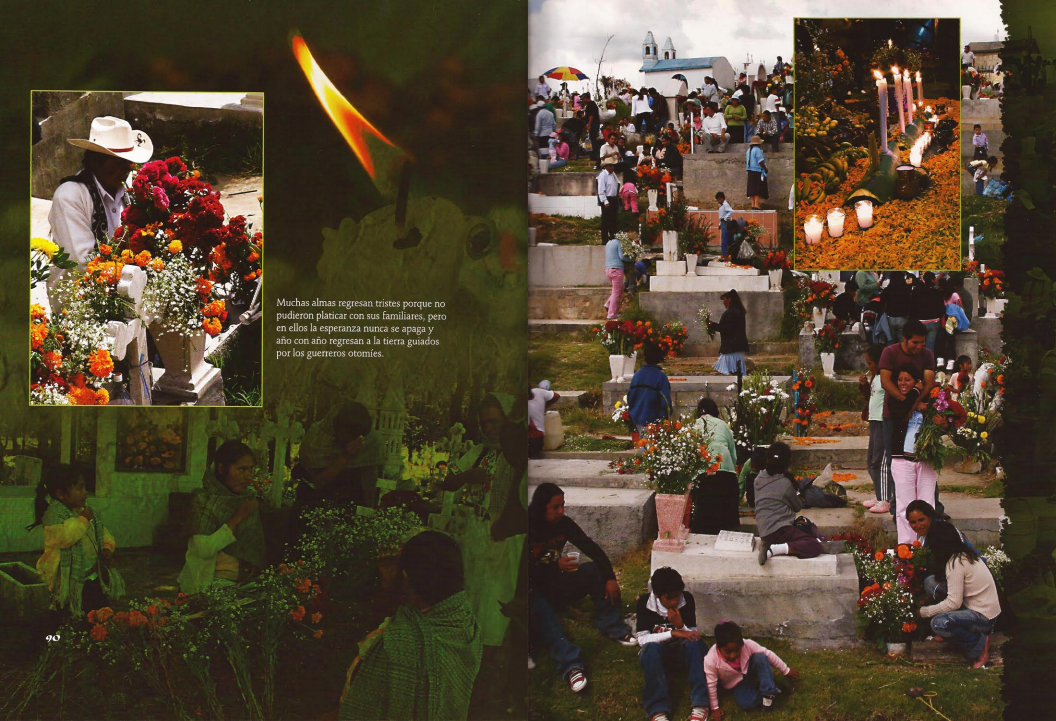
lloran de alegría al mirar a sus hermanas mariposas; estas mariposas revolotean a mediados del mes de septiembre; son el espíritu de algunos abuelos y abuelas que platican con las últimas flores, milpas y árboles, agradeciéndoles por los frutos que vendrán a disfrutar las almas de todos los que ya se fueron, mientras

algunos niños y jóvenes con júbilo preparan el sahumerio y la flor de muerto.

Niños y niñas alegres corren tras de las mariposas, con mucho cuidado juegan con ellas; en este pueblo aún abunda el espíritu de la alegría. Al paso de los años algunas familias heroicamente conservan

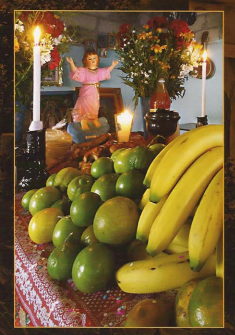








## Ofrenda Tlahuica



Los tlahuicas o pjiekakjo tienen una gran afinidad histórico-cultural con los matlatzincas. Su población se concentra en el municipio de Ocuilan, en las comunidades de San Juan Atzingo, Lomas de Teocalzingo, Santa Lucía, Totoc y la colonia Dr. Gustavo Baz. Este pueblo indígena es el de menor tamaño en cuanto a población, pero a través de su lengua, ritos, tradiciones y cultos sustenta su identidad cultural.









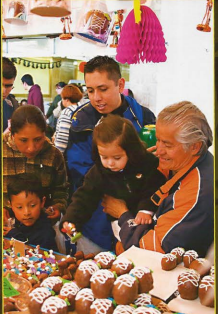








# Atfenique



El dulce de alfeñique es una antigua y exquisita tradición en México, la cual se inició en Toluca. En 1630 don Francisco de la Rosa, vecino del valle, solicitó a la Corona española permiso para elaborar el dulce de alfeñique típico español, elaborado con una masa de azúcar y aceite de almendras. Don Francisco abrió su comercio de dulces de alfeñique en la calle Real, hoy Independencia.

Sin embargo, se pueden observar en algunos códices prehispánicos pequeñas figuras con formas humanas y de animales, elaboradas para las festividades del día de muertos, con una pasta de maíz, fríjol, amaranto y miel de avispas silvestres a la que llamaban Tzoatl.

Alfe

Durante la Colonia, la tradición del dulce de alfeñique español se combinó con la tradición prehispánica y dio origen al dulce mexicano de alfeñique, conocido también como dulce de muerto.

"Alfeñique" es una palabra árabe que significa "fino" o "delicado".

Actualmente, este dulce está elaborado con azúcar harinosa, clara de huevo y chaucle o raíz de papaloquelite, recolectada en los municipios de Tonatico, Ocuilan y Coatepec Harinas.

Los artesanos alfeñiqueros comienzan su elaboración en el mes de febrero, y durante nueve meses crean y modelan las diversas figuras que conocemos, como son las calaveras, borreguitos y venaditos de azúcar refinada o chocolate, una gran cantidad de alfeñiques en miniatura, dulces vaciados y dulces de pepita de calabaza.

Hoy estos dulces forman parte de la ofrenda dedicada a los muertos, principalmente en la Fiesta de Todos los Santos.







|       | Indice                                                |                     |
|-------|-------------------------------------------------------|---------------------|
|       |                                                       | 2. 2 图 至 3. 5 图 图 2 |
|       | Presentación                                          |                     |
|       | Introducción                                          |                     |
|       | Somos mortales                                        |                     |
|       | Muerte - Vida, un ciclo eterno<br>Ofrenda Matlatzinca |                     |
|       | Ofrenda Mazahua                                       |                     |
|       | Ofrenda Mazanua                                       |                     |
|       | Ofrenda Otomí                                         |                     |
|       | Ofrenda Tlahuica                                      |                     |
|       | Alfeñique                                             |                     |
|       | Cempoalxóchilt                                        |                     |
|       | Fuentes                                               |                     |
|       |                                                       |                     |
|       |                                                       |                     |
|       | <b>1000000000000000000000000000000000000</b>          |                     |
|       |                                                       |                     |
|       |                                                       |                     |
|       |                                                       |                     |
|       |                                                       | 18,000              |
| 33    |                                                       | Sales Sales         |
|       |                                                       |                     |
|       |                                                       |                     |
|       |                                                       | THE YEAR A          |
|       |                                                       |                     |
|       |                                                       |                     |
|       |                                                       | 4-2/-               |
|       |                                                       |                     |
|       |                                                       |                     |
|       |                                                       |                     |
| A Lie |                                                       |                     |
|       |                                                       |                     |

#### Fuentes

- Alfeñique y Día de Muertos / Alfonso Sánchez Arteche -- México : Identidad Mexiquense, Gobierno del Estado de México, 2007.
- El Origen del Día de Muertos / Pablo Sandoval Hernández -- México : Universidad Pedagógica Nacional, 2000. En: Revista Xictli. No. 35.
- Expresiones del Sincretismo Religioso en la Muerte Náhuatl / México : Universidad de las Américas Puebla, 2006.
- La muerte en Mesoamérica / Patrick Johansoon K. -- México : Arqueología mexicana, 2003. En: arqueología mexicana. N° 60, mzo. abril 2003
- Ofrenda de Día de Muertos Matlatzinca / Investigación de campo de Juan Samuel Coronel, 2007.
  - Ofrenda Mexicana a los Muertos / Investigación inédita de Francisco De la Sota Riva Herrera, 2005.
  - Otomíes del norte del Estado de México y sur de Querétaro/ Alessandro Questa Rebolledo y Beatriz Utrilla Sarmiento -- México: Comisión Nacional para el Desarrollo de los Pueblos Indígenas, 2006.
  - Muerte a Filo de Obsidiana, los nahuas frente a la muerte/ Eduardo Matos Moctezuma -- México : Fondo de Cultura Económica, 1996.
  - "Muertos... ¡pero de gusto!"/ Emilio Ángel Lome y Alma Rosa Rivera de los Santos -- México: Espectáculo narrativo musical de Itacate de Cuentos, 2005.
  - Raíces que no mueren / varios autores -- México: Secretaría de Desarrollo Social del Gobierno del Estado de México - Consejo Estatal para el Desarrollo Integral de los Pueblos Indígenas del Estado de México, 2007.

Secretaría de Desarrollo Social Cónsejo Estatal para el Desarrollo de los Pueblos Indígenas del Estado de México

Ernesto Nemer Álvarez Secretario de Desarrollo Social y Presidente del Subcomité Editorial del Sector Desarrollo Social

José Alejandro Vargas Castro Secretario Técnico del Consejo Editorial de la Administración Pública Estatal

Carlos Eduardo Camacho Martínez Secretario Técnico del Subcomité Editorial del Sector Desarrollo Social

Rafael Díaz Bermúdez Vocal Ejecutivo del CEDIPIEM

Antonio Hernández López Subdirector de Desarrollo Cultural Indígena

Margarito Sánchez Valdez Vocal Indígena Propietario por el Pueblo Mazahua

Mariano Pánfilo Bermúdez Vocal Indígena Propietario por el Pueblo Otomí

Frumencio González Arellano Vocal Indígena Propietario por el Pueblo Nahua

Pedro Romero Martínez Vocal Indígena Propietario por el Pueblo Matlatzinca

Fidel Martínez Jiménez Vocal Indígena Invitado por el Pueblo Mazahua

Hipólito Arriaga Pote Vocal Indígena Invitado por el Pueblo Otomí Dirección editorial y Redacción Gustavo Ramírez Faraón

Dirección de Fotografía Rodolfo Alamilla Herrera

Diseño
Daniel Arreola Celis
Esteban Valdés Olvera
Sergio Osorio Sánchez
Francisco Carreón Samperio

Fotografía
Rodolfo Alamilla Herrera
Juan Flores Arenas
Emilio Varela Ramírez
Eloy Valtierra Ruvalcaba
Juan Samuel Coronel
Carlos Hahn
Federico Banegas
Humberto Viguri Morfín

Investigación
Francisco De la Sota Riva Herrera
Gustavo Ramírez Faraón
Juan Samuel Coronel

Producción
Guadalupe Camacho D.

Impresión Marco Antonio Maytorena

Encuadernación Filemón Solorio

Día de Muertos, Ofrenda Viva de nuestros Pueblos Indígenas, Primera Edición, la cual consta de 700 ejemplares, se terminó de imprimir en diciembre de 2007.